XII ENABET

ES
it L“j

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

A MUSICA E A DANCA COMO UM MODO DE SE TERRITORIALIZAR

Marcos Alan Costa Farias
PNCSA

marcosalan10@hotmail.com

GT 11: Musica, territorios e encontros:
a sonoridades das F(r)estas

Resumo:

Neste estudo proponho refletir a premissa de que musica e danga ou as formas em que as duas
se inter-relacionam sdo modos pelos quais os quilombolas da Comunidade Remanescente de
Quilombo Jauari, territorio Erepecuru (PA) utilizam como estratégia de territorializagcdo. Essa
estratégia se articula como forma de resisténcia, de organizagao social e de reafirmagao étnica.
O termo territorializa¢do carrega em si varios significados e situagdes, capazes de representar
o universo de possibilidades que a musica e a danca acionam na vida social de diferentes
sociedades, envolvendo diferentes aspectos sociais, seja enquanto praticantes ou apreciadores.
Se territorializar, pela musica e danga, significa uma atividade capaz de se configurar enquanto
grupo étnico; de acionar identidades; de estabelecer formas de mobilizagdo; de reivindicar um
territorio; de promover situagdes festivas afim de manter, produzir e reproduzir a maneira
como as tradigdes podem ser interpretadas; de criar um espago de performance; enfim,
territorializar condiz com uma realidade equiparada com a vida social, sio modos de estar no
mundo, construir lugares, e, mais que isso, constituir espagos sociais que se interligam
proficuamente com a identidade. Para tanto, a analise do ritual do Aiué, por meio de trabalho
de campo realizado durante periodos nos anos de 2017 a 2023, se mostra um evento
significativo para compreensao desta reflexao.

Palavras-chave: Territorializacao; Aiué; Quilombos; Musica; Danga.

MUSIC AND DANCE AS A WAY OF TERRITORIALIZING ONESELF

Abstract:

In this study, I propose to reflect on the premise that music and dance, or the ways in which the
two interrelate, are modes by which the quilombola people of the Jauari Quilombo Remmant
Community, Erepecuru territory (PA), use as a strategy of territorialization. This strategy is
articulated as a form of resistance, social organization, and ethnic reaffirmation. The term
territorialization carries within it several meanings and situations, capable of representing the
universe of possibilities that music and dance activate in the social life of different societies,
involving different social aspects, whether as practitioners or appreciators. To territorialize,
through music and dance, means an activity capable of configuring itself as an ethnic group; of
activating identities; of establishing forms of mobilization; of claiming a territory; of promoting
festive situations in order to maintain, produce, and reproduce the way traditions can be
interpreted; of creating a performance space; In short, territorialization corresponds to a reality
equated with social life; it encompasses ways of being in the world, constructing places, and,
more than that, constituting social spaces that fruitfully interconnect with identity. Therefore,
the analysis of the Aiué ritual, through fieldwork conducted over periods from 2017 to 2023,
proves to be a significant event for understanding this reflection.

Keywords: Territorialization: Aiué: Quilombos: Music: Dance.



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

Introduciao

O objeto de reflexdo, ora analisado, consiste no estudo de relagdes subjacentes as
praticas relativas ao Aiué’, manifestagio em homenagem a Sdo Benedito, que traz musica e
danca em suas cerimdnias ritualisticas. Essas praticas foram empiricamente observadas na
Comunidade Remanescente de Quilombo do Jauari, as margens do Rio Erepecuru, localizada
no Territério Quilombola Erepecuru, no municipio de Oriximina? na regido do Baixo Amazonas
paraense. O territério Quilombola Erepecuru possui populacio de 1.291, sendo 935
quilombolas, o que representa 72,42%>. O Territério Quilombola Erepecuru foi titulado pelo
Instituo Nacional de Colonizagdo e Reforma Agréria (Incra) e pelo Instituto de Terras do Para
(ITERPA) nos anos de 1998 e 2000, respectivamente, totalizando a dimensao de 218.044,2577
hectares.

Segundo os relatos dos agentes sociais entrevistados no Jauari, essa comunidade foi
constituida décadas depois da ocupagdo e conquista das cachoeiras ainda no periodo colonial.
Apos a abolicao da escraviddo em final do século XIX, os quilombolas comegaram a descer o
rio Erepecuru e a ocupa-lo, assim como o rio Cumina. Isso resultou em fixa¢do de nucleos
familiares, que mais tarde resultariam em unidades sociais designadas como comunidades
quilombolas (FARIAS, 2018).

O Jauari possui esse nome, consequentemente, segundo os proprios quilombolas, por
conta do lago que proximo a comunidade possui 0 mesmo nome e/ou por conta da palmeira que
¢ bastante comum na area e que também possui esse nome. Atualmente o Jauari ¢ habitado por
quilombolas que se dispdem nos dois lados do rio Erepecuru no que concerne a area comum de

moradia da comunidade. No lado esquerdo do rio fica a sede composta por igreja, escola,

! Para compreensdo mais acurada deste texto, convencionei usar o italico para categorias de autodefinigdo
utilizados pelos agentes sociais como, por exemplo, quilombo ¢ quilombola. O italico também sera utilizado para
praticas, expressoes e termos usados pelos quilombolas como Aiué, grupo cultural, Festa Cultural, comunidade.
Expressoes ou frases em outra lingua também se utilizardo do italico. “Comunidade” e “quilombo” no que diz
respeito aos conceitos analiticos de autores, aparecerdo entre aspas.

2 Sito no oeste do estado, na mesorregido do Baixo Amazonas, situa-se & margem esquerda do rio Trombetas,
afluente do Amazonas. Com base no Censo Demografico de 2022 divulgado pelo Instituto Brasileiro de Geografia
e  Estatistica - IBGE sua populagdio ¢ de  68.294  habitantes.  Disponivel em:
<https://cens02022.ibge.gov.br/panorama/>. Acessado em: 14 de agosto de 2023.

A populagdo quilombola em Oriximina corresponde a um total de 9.424 individuos que se autodefinem como
quilombolas, o que corresponde a 13,80% da populacdo de Oriximina. 4.830 quilombolas vivem nos territorios
quilombolas, correspondendo a 85,58%, ainda 814 ndo quilombolas vivem nos territérios quilombolas, perfazendo
14,42%. Se atentarmos para os quilombolas em domicilio, 4.830 (51,25%) estdo domiciliados nos territorios
quilombolas e 4.594 (48,75%) estdo domiciliados fora dos territorios quilombolas. Disponivel em:
<https://cens02022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR>. Acessado em 14 de agosto de 2023.
3 Disponivel em: <https://cens02022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR>. Acessado em: 14
de agosto de 2023.



https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/
https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR
https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR

XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

campos de futebol, barracdes de festas e reunides, cozinha coletiva e posto de saude que nao

funciona. Residem atualmente no Jauari aproximadamente 45 familias, o que representa um
total aproximado de 200 guilombolas. Entretanto, esse nimero ¢ bem maior se levar em
consideracdo as familias que residem na drea urbana de Oriximind e quem mantém vinculo com
a unidade social, o nimero fica em torno de 90 a 100 familias, o que totaliza em média 400
quilombolas.

O termo Aiué, segundo os proprios quilombolas, ao serem indagados, significa festa.
Algo bastante indicativo diante do que se observa na comunidade Jauari. Segundo Funes (2022)
ao tratar da ocupacdo de escravizados no Baixo Amazonas, grande parte dos “negros africanos”
transportados para essa regido foi embarcada na Costa Ocidental da Africa, sendo predominante
os procedentes da “regido Congo-Angolana, de etnias Bantofonica”. Segundo o autor, essa
origem atualmente ¢ presente nas “manifestacdes culturais das comunidades negras, em
especial naquelas dos rios Curua e Trombetas, como a corte dos Reis de Congo, o lundum no
‘Corddo do Marambiré’, também chamado de Aiué€”. Ainda para Funes (2022), “Aiué” em
quimbundo, significa festa, e “‘em termos usais entre os moradores destas comunidades” (2022,
p. 91). Funes (2022) também cita os “negros” do Erepecuru e Trombetas como praticantes da
manifestagao.

Evidentemente, Funes refere-se ao Aiué ou Aiué sem fazer referéncia mais detalhada ao
rio Erepecuru, local onde nas margens se situa a comunidade Jauari onde ocorre a pratica. Cita
os rios Curud, Trombetas e Erepecuru de forma homogénea. E necessario deixar evidente que
as unidades sociais que estdo situadas as margens desses rios possuem praticas diferenciadas,
como o caso do Aiué em homenagem a Sao Benedito.

Ao empreender trabalho de campo nessa comunidade, pude acompanhar nos anos de
2017 e 2018 a chamada Festa Cultural. E nos meandros desta prética cultural que acontece o
Aiué de Sao Benedito.

No final do primeiro dia dos dois que compdem a Festa Cultural ocorre o Aiue.
Verificado empiricamente, posso adiantar que se trata de um cortejo seguido de apresentagao
em homenagem ao padroeiro da comunidade. Tal pratica envolve, sobretudo, uma profunda
relagdo entre a musica e a danga. Possui personagens com fungdes determinadas (Rei do Congo
e Rainha do Congo, Teolindo e Teolinda, Maria Cabega de Cuia e Canoeiro, Juiza, Mordomos,
Mantenedora, Mantenedor e Porta-Bandeiras) e objetos (bandeiras, mastro ¢ a imagem do

Santo) que articulam a sequéncia cerimonial sacralizada e intrinseca as praticas, possuindo



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

multiplos significados. Todos esses elementos se mesclam com musicas e dangas especificas
no decorrer das diferentes etapas do evento.

Segundo as narrativas dos guilombolas entrevistados no Jauari, trata-se de uma pratica
recorrente entre eles desde o momento considerado historicamente como o “periodo de fugas”.
Alguns deles defendem que essa pratica era realizada em alguns lugares do territdrio,
notadamente nos castanhais, e que foi sendo sucessivamente transmitida entre eles. Conforme
me foi relatado o senhor Deunilo foi quem ensinou os versos das musicas do referido ritual®
para dona Maria Roberta, fundadora da comunidade Jauari, e somente a partir do processo de
titulagdo do territério é que essa pratica, que até entdo estava paralisada, foi reinventada,
passando a estar presente todos os anos durante a Festa Cultural e eventos diversos que
demonstram sua identidade social. Limitei-me, entretanto, a apurar num procedimento de
survey, ainda no mestrado, alguns relatos que posteriormente foram aprofundados, até mesmo
porque ndo se pretendeu realizar essa pesquisa de forma historicista, elencando tdo somente
uma cronologia em tempo linear que focalizasse aspectos do passado. A proposta ¢
compreender o que significam esses rituais, suas sequéncias cerimoniais e respectivas praticas
no presente, ressaltando o quao relevante se mostram no que concerne a aspectos identitarios e
de afirmagao étnica.

Virios elementos constituem essas praticas, como musicas e dangas que ocorrem de
forma indissociavel, porém ndo aderindo a ideia de que a pratica se encerra em aspectos
restritamente sonoros ou corporais. A compreensao sobre musica e danca vai muito além dos
elementos estruturais destes, embora estes possuam significados imprescindiveis para a
compreensdo antropoldgica. Penso essa pratica enquanto ag¢do social e cultural, como
“processo’ do fazer musical e do fazer corporal, e ndo enquanto “produto” (OLIVEIRA PINTO,
2001). Assim, para compreensdo desse objeto foi necessario costurar relagdes com o universo

em que essa pratica esta inserida, ou seja, a vida social desses quilombolas.

A musica e a dan¢a como um modo de se territorializar

A premissa de que musica e danga ou as formas em que as duas se inter-relacionam sao
modos pelos quais os quilombolas utilizam como estratégia de territorializagdo, bem como
forma de resisténcia, de organizagdo social e de reafirmacdo étnica. O termo territorializagdo

carrega em si varios significados e situagdes, capazes de representar o universo de

4 Ritual esta sendo refletido de acordo com as analises de Gennep (2011) e Turner (1974).



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

possibilidades que a musica e a danga acionam na vida social de diferentes sociedades,
envolvendo diferentes aspectos sociais, seja enquanto praticantes ou apreciadores. Se
territorializar, pela musica e danga, significa uma atividade capaz de se configurar enquanto
grupo étnico; de acionar identidades; de estabelecer formas de mobilizagdo; de reivindicar um
territério; de promover situagdes festivas afim de manter, produzir e reproduzir a maneira como
as tradigdes podem ser interpretadas; como maneira de produzir representacdo por pertencer
ao mesmo grupo que faz a musica e a danga, ou seja, apenas por apreciar ja que compoem
também como uma forma de se identificar; de criar um espago de performance; enfim,
territorializar condiz com uma realidade equiparada com a vida social, sio modos de estar no
mundo, construir lugares, e, mais que isso, constituir espacos sociais que se interligam
proficuamente com a identidade.

Cabe conjeturar nas diferentes formas pelas quais os quilombolas se mobilizam por
meio dessas praticas. E possivel observar como um evento como o Aiué pode ser descrito como
uma reinvengao de saberes no intuito de elencar agdes de reinterpretagdo de ritos e narrativas
miticas que sdo tradicionais. Essa reinvencdo se promove apos um interregno que esta dentro
do processo dinamico da vida social dos quilombolas, mostrando que ndo ha uma continuidade,
mas na verdade uma descontinuidade.

Pensando nas festas e na pratica do Aiué em diferentes tempos e espagos, revela-se a
dinamicidade em que essas questdes ocorrem na vida dos quilombolas do Jauari. O que se nota
nesse contexto ¢ verdadeira situacionalidade das praticas nas quais eles estao envolvidos. Como
ja tenho demostrado as praticas ocorrem em tempos distintos e espagos diversos de acordo com
a situac¢do de cada momento. E, atualmente, sdo acionadas pela gestdo da memoria coletiva dos
quilombolas.

O Aiué de Sao Benedito atualmente realizado pela comunidade Jauari, segundo os
relatos dos proprios quilombolas, traz paralisagdes em seu processo de pratica. Ao que se
compreende, antigamente, o Aiué ndo era uma pratica especifica da comunidade Jauari, mas
sim praticada por outros quilombolas daquela regido. Contudo, a partir do processo de
constituicdo da comunidade Jauari, praticas musicais e dangantes se acentuam entre os
quilombolas, incluindo o Aiue. Como pratica relativamente efetiva entre os quilombolas do
Jauari, o Auié foi reinventado por essa unidade social, perpassando por paralisagcdes e
retomadas, e, desde entdo, passou a ser considerado como uma pratica deste lugar.

As reinvengdes estao implicadas na experiéncia quilombola de vivenciar, criar e recriar

coisas. Dona Maria de Nazaré destaca:



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

Nos nunca paramos de criar as coisas aqui. Quando ja esta que todo mundo
sabe, a gente para e ja inventa uma outra coisa. Ai assim vai vivendo. Entao,
isso € bom, porque as nossas criangas estao crescendo, elas estao dentro desse
jeito de convivéncia e isso ¢ muito bom (Maria de Nazaré dos Santos Almeida,
Comunidade Jauari, 17 de janeiro de 2022).

Essa convivéncia pode ser compreendida pela cultura que ¢ induzida por meio da
experiéncia, como diria Barth (2005). O autor afirma que a “cultura deve ser constantemente
gerada pelas experiéncias por meio das quais se dd o aprendizado” (2005, p. 16).

Esse processo, que aqui passo a denominar de reinvengao de saberes, se faz presente na
comunidade Jauari como um ato deliberado que funciona estrategicamente, nao so através do
Aiué, mas também em outras praticas, como o caso do Grupo Cultural Encanto do Quilombo.
Observei que através do Encanto do Quilombo os quilombolas puderam reinventar alguns
saberes como a constru¢do de instrumentos musicais, o que incidiu na pratica de tocar tais
instrumentos artesanais, promovendo neste sentido a criacdo do grupo citado que constroi e
toca instrumentos, bem como compdem e executam suas composi¢des musicais.

Na comunidade esses saberes estavam paralisados, contudo a partir da articulagdo do
lider quilombola Daniel de Souza ao fazer o pedido de uma oficina de construcdo de
instrumentos musicais 4 Fundagdo Curro Velho®, foi possivel retomar e reinventar a pratica. O
pedido do sr. Daniel de Souza foi atendido e foi enviado ao Jauari um profissional para a
realizagdo da oficina. Vale destacar, que segundo os relatos dos quilombolas em relagdo a
oficina, a mesma se direcionou a somente orientar os quilombolas, tendo em vista que eles
sabiam o que fazer, apenas precisavam de um incentivo para reativar a pratica.

Durante a oficina, os quilombolas por meio do conhecimento sobre o territdrio e os
recursos naturais selecionaram madeiras, sementes € couros e construiram instrumentos
musicais. Ao final da oficina estavam com um grupo musical constituido, que desde entdo se
apresenta no Jauari e comunidades quilombolas vizinhas, bem como na area urbana de
Oriximina e demais municipios, como Belém no Para e Manaus no Amazonas.

A intencdo da oficina ndo consistia em criar um grupo musical quilombola, contudo
aquela atividade de julho de 2010 propiciou aos quilombolas retomar e reinventar praticas que
estavam paralisadas. Atualmente, o Grupo Cultural Encanto do Quilombo reafirma sua

identidade étnica através de seus instrumentos e de sua musicalidade. Além disso, utiliza a

5 Fundagdo Curro Velho oferece oficinas de artes e oficios. A partir de 2015 a Fundagdo Curro Velho, Instituto de
Artes do Para (IAP) e Fundag@o Cultural Tancredo Neves (Centur) foram fundidos criando a Fundagdo Cultural
do Para (FCP), através de reforma administrativa.



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

composicdo de musicas autorais dos proprios quilombolas como parte de seu repertorio
musical.

E importante destacar ainda que varios saberes estio imbricados neste processo do
Grupo Cultural Encanto do Quilombo como a confec¢do de instrumentos musicais, a
musicalidade, a composi¢ao musical e as praticas corporais, afinal, a muasica que o grupo
agencia promove a danca dos corpos dos musicos ao tocarem os instrumentos, bem como
daqueles que assistem ao grupo.

Neste sentido, tanto a pratica do Aiué e a pratica do Grupo Cultural Encanto do
Quilombo passam a serem compreendidas como um processo de reinvengao de saberes. Essas
praticas estdo implicitas nas festas que fizeram parte do processo de constituicao da comunidade
Jauari. Cabe citar ainda as Folias que eram realizadas como um modo de situar elementos da
cultura quilombola naquele espaco social.

Notoriamente, as Festas Culturais praticadas nos arredores e no Jauari possuem carater
dinamico, obviamente condizente com a dinamicidade da cultura. E possivel apresentar um
panorama daquilo que era feito antes e aquilo que ¢ feito atualmente. Evidentemente, ndo
pretendo estabelecer uma linha do tempo ou mesmo uma historiografia da festa. Contudo,
considero relevante delinear algumas situagcdes que ajudam a compreender como as festas, o
Aiué e outras praticas se estabeleceram ao longo do tempo, demonstrando que ambos possuem
participagdo e interferéncia significativa no processo de estabelecimento no territorio, bem
como de criagdo das unidades sociais designadas comunidades e da afirmacao da identidade
étnica.

A reinvengao desses saberes se insere na logica da cultura quilombola como uma forma
de afirmacdo da identidade étnica e de renovacdo da dindmica cultural quilombola. A
reinven¢ao do Aiué como um pioneirismo entre as comunidades quilombolas de Oriximina.

O Aiué se apresenta como identidade e resisténcia coletiva. O ritual resistiu ao tempo,
as diferentes classifica¢des que foram associadas a ele e € reinventado como uma possibilidade
real de garantir reconhecimento identitario e de uso coletivo do territorio. Sobre isso, o sr.
Daniel de Souza destaca:

E nos deu énfase para a titulacdo das nossas terras, porque ele é dangado so
em 89, um ano apos a nova Constitui¢do, nao que ele existisse a partir de 89,
ele existia muito tempo antes, mas s6 que por causa do preconceito, por causa
da proibi¢do que a igreja fez em 1935, podemos dizer 86 anos atras que a
igreja proibiu ele. Veja bem como € resisténcia e a gente nio perder. Entdo
isso ¢ uma coisa, quer dizer, os velhos cantavam, deixaram isso na memoria
da minha mie, a mamae nasceu nesse ano, ai ela via cantar e ela ia la: “O que
¢ 1ss0?” Através dela, o mais velho que ela, o velho Deunilo que também ¢
casado com a nossa tia, casou com a nossa tia, ai ela foi com ele, foi com a



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

Benedita Santana que era uma parenta nossa também. E a mamae comegou a
cantar ¢ a aprender um pouco disso. E ai, veja bem, 86 anos atras, entdo ¢ uma
coisa que ndo adianta dizer que ndo ¢ uma resisténcia, que isso € uma
resisténcia muito importante. Que eles proibiam na rua de bater o tambor, eles
proibiam o preto de bater tambor que isso ndo era coisa de gente, tudo bem. E
ai os negros encararam, que a igreja proibiu, a igreja era poderosa da época,
bem antes disso a igreja tinha escravo até. E ai eles resistiram e pararam, mas
pararam e ai quando foi em 89, ja que vem todos esses direitos constitucionais,
a gente diz: “Bom, vamos em frente”. E ai a mamae botou, mas foi a mamae
que incentivou nés e a gente levou ele em frente (Daniel de Souza, Oriximina,
26 de janeiro de 2022).

Durante esse periodo o Aiué se apresenta como algo do tempo presente que nem mesmo
as paralisa¢des durante o tempo o fizeram desaparecer. Sua trajetoria dentro da vida social dos
quilombolas do Jauari reverbera a propria dinamicidade do movimento quilombola. O Aiué se
mostrou eficiente para os quilombolas do Erepecuru e estes tornaram-se referéncia para orientar
outras mobilizagdes em outros lugares do pais. O pioneirismo desta mobilizagdo rompe os
espacos sociais de Oriximina. O sr. Daniel de Souza acrescenta:

Mas ele foi importante, o Aiug, para esse processo de titulacdo das terras, eu
diria ndo s6 aqui, mas no Brasil, porque vocé sabe que aqui foi o primeiro
titulo e por causa desse primeiro titulo a gente foi muito..., os outros estados,
nao digo nem comunidades, o estado, os governos dos estados chamavam a
gente para fazer esse debate, como titular outras terras, porque aqui era tudo
um comego. Entdo eu acho que essa questdo do Aiué, ele ndo foi s6 importante
naquele momento, acho que hoje o Aiué ¢ importante, infelizmente ele s6
existe 14 ainda, ndo tem em outras comunidades, ndo expandiu, esta l4, mas
qualquer lugar que a gente vai ele é muito importante para esse processo
politico hoje, atual, dentro desse contexto dos nossos quilombos no Brasil ¢
no municipio de Oriximind principalmente (Daniel de Souza, Oriximina, 26
de janeiro de 2022).

Durante o processo de certificagdo da comunidade enquanto quilombola e posterior
titulacao do territorio o Aiué teve participagdo significativa. O sr. Francisco Hugo conta que
durante o processo surgiram questdes referentes as manifestacdes culturais que ainda eram
praticadas nas comunidades. O Aiué entdo ¢ utilizado. Segundo o sr. Francisco Hugo a
contribuicao dessa pratica se torna essencial, ele narra:

O problema foi o seguinte, em 88 houve um problema muito sério com a
questdo do governo, o Governo Federal ele ndo aceitava essas comunidades,
ndo concordava com essa aceitacdo de dizer que nos eramos quilombolas,
porque ndo tinha alguma coisa que identificasse que nds eramos descendente.
Entdo nos tinhamos que mostrar para o Brasil que tinha alguma cultura que
ndo foi ensinada por professor, mas que a gente aprendeu com nossos
ancestrais, com nossos antepassados. E eu lembro que, eu lembro benzinho
que na época em 88 o Padre José, foi ai que ele indicou a Comissdo Pré-indio
para fazer o estudo antropologico e através desse estudo antropoldgico foi que
surgiu a historia de ver o que ainda tinha de manifestacdo cultural das
comunidades. E a partir dai foi que o Aiué também, porque existe uma



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

apresentacdo de uma danga que algumas palavras tipo, sdo palavras de, sdo
bem dizer assim diferenciadas. Que tinha a ver com o linguajar africano. Entao
foi a partir dai no processo da titulacao ele ajudou muito, porque o governo
comecou a ver que nos eramos descendentes de algum povo. E ai foi que
houve a valorizac¢do (Francisco Hugo de Souza, Comunidade Jauari, 17 de
janeiro de 2022).

A comprovagdo sobre a identidade quilombola diante de orgaos de Estado
certificadores, segundo os quilombolas, funcionou como uma ferramenta garantidora de direito
em relagdo a terra e o direito de permanecer vivendo naquele lugar. Dona Nilza Nira também
narra corroborando com a narrativa do sr. Francisco Hugo ao afirmar que:

Eu lembro também, Hugo, no ultimo, aquilo foi o que meu Deus, que veio
uma pessoa do governo, era uma pessoa que representava cada coisa, nao
lembro bem. Que era para fazer aquele cadastro, mas que antes de fazer o
cadastro a gente tinha que provar na pratica se a gente era mesmo descendente
de quilombola, se era remanescente ou ndo. E a gente tinha que fazer alguma
coisa. Af a gente conseguiu provar exatamente com o Aiué e apresentando os
nossos produtos da terra. Que a gente tinha a terra, porque a gente era
quilombola, era parceiro dos indios e que a gente queria aquela terra para
poder sobreviver. Que a gente precisava dessa quantia para plantar aquilo, que
a nossa cultura era desenvolver essa danca, como eles ja conheciam que os
indios, eles sempre qualquer coisa eles estavam dancando. Entdo se indio ¢
assim quilombola também sé pode ser. Ai exatamente a gente apresentou o
Aiué que sdo as dangas que a gente mais... Eu me identifico muito. Tem gente
que diz a tua cor ¢ assim, mas ¢ a minha cor, mas eu sou descendente de
quilombola pelos dois lados, me orgulho e ndo tenho vergonha de mostrar a
minha cultura. A minha cultura é essa, eu gosto muito do Aiué, acho que
enquanto eu ter vida eu incentivo e incentivo mesmo para ndo acabar (Nilza
Nira Melo de Souza, Comunidade Jauari, 17 de janeiro de 2022).

Evidentemente, junto ao Aiué, outras praticas também se mostraram pertinentes e
eficazes durante esse procedimento. Naquele momento as praticas rememoradas e praticadas se
mostravam pertinentes para o processo todo. Segundo dona Maria de Nazar¢:

O Aiué, as musicas que os negros fizeram, compadre Daniel, Rafael, Barulho,
o finado Notinho, entdo Carlos Printes. Entdo tudo isso foi um documentario
para a nossa demarcagdo. Através disso a gente conseguiu mais rapido a
quantidade de terra que a gente queria. Isso foi muito bom (Maria de Nazaré
dos Santos Almeida, Comunidade Jauari, 17 de janeiro de 2022).

E importante observar esse processo de realizagdo, paralisagio e reinvengdo. Sempre
havia algum motivo que proporcionava retomar para reinventar. Como € possivel observar os
motivos estdo articulados com praticas festivas ou de mobiliza¢dao étnica, como o caso da
certificagdo e titulacdo. Com isso, € perceptivel que essas praticas concernentes ao Aiué se
atrelam a processos de reinvenc¢do de saberes, que estdo intimamente relacionados as praticas

de afirmagdo da identidade étnica e mobilizagao social.



XII ENABET

¥
g

ETNOMUSICOLOGIA

10 A 14 DE NOVEMBRO DE 2025

Consideracoes Finais

As praticas rituais que perfazem o Aiué, bem como todo o arcabougo de praticas que estao
em relagdo com esse ritual e que sdo foco desta andlise, apontam para uma nova configuracao
social. Deste modo, nota-se que as praticas musicais e de danca, que incluem também o ritual
do Aiué tém passado por um processo de reinvengao de saberes. Este termo, aludido durante
este estudo, € conjeturado como uma repeticao da tradi¢ao, porém agora no ambito da dindmica
que perpassa pela vida social dos quilombolas.

Este estudo reflete e apresenta resultados que vislumbram novas possibilidades de
reflexdo. Os procedimentos de analise adotados consideraram as relagdes sociais integradas as
praticas rituais do Aiué. Esse ritual permeado por musica, danca e religiosidade foi refletido de
modo a ndo objetificar a musica, a danca e a religiosidade como elementos que por si s6 seriam
capazes de compreender todo o universo que compde o ritual.

Parto do pressuposto de que o ritual do Aiué agrega diversas outras praticas, mesmo que
ndo intencionalmente, de modo que os quilombolas passam a articular a historicidade do ritual
do Aiué, bem como a sua reinvengdo com parte do repertério de mobilizacao étnica. Constata-
se que as estratégias de organiza¢do em torno do ritual agregam outros elementos, pois o que
seria apenas um ritual em homenagem ao Santo Padroeiro, Sdo Benedito, torna-se um
instrumento de luta e reafirmagdo da identidade. Sendo assim, o ritual adita amplos festejos,
musicas, dancas, torneios, € tudo isso passa a ser considerado de alguma maneira como formas

de se identificar etnicamente dentro do grupo e em fronteira com outros grupos.

Referéncias

BARTH, Fredrik. Etnicidade e o Conceito de Cultura. Tradu¢ao: Paulo Gabriel Hilu da Rocha
Pinto. In: Antropolitica, Niter6i, n. 19, pp. 15-30, 2. semestre, 2005.

FARIAS, Marcos Alan Costa. “Grupo Cultural Encanto do Quilombo”: uma etnografia da
pratica musical. Dissertacao (Mestrado em Ciéncias Humanas) — Universidade do Estado do

Amazonas, Manaus: UEA, 2018.

FUNES, Euripedes Antonio. Nasci nas matas, nunca tive senhor: histéria e memoria dos
mocambos do baixo Amazonas. Editora Plebeu Gabinete de Leitura, 2022.

GENNEP, Arold van. Os Ritos de Passagem. Petropolis, Vozes: 2011.

OLIVEIRA PINTO, Tiago. Som e musica. Questdes de uma Antropologia Sonora. In: Revista
de Antropologia, Sao Paulo, USP, v. 44 n. 1., pp. 221-286, 2001.



XII ENABET

¥
gy

TURNER, Victor. O Processo Ritual Estrutura e Anti Estrutura. Sdo Paulo: Vozes, 1974.



