
 

 

 

A MÚSICA E A DANÇA COMO UM MODO DE SE TERRITORIALIZAR 

Marcos Alan Costa Farias 

PNCSA 

marcosalan10@hotmail.com 

GT 11: Música, territórios e encontros: 

a sonoridades das F(r)estas 

 

 

Resumo: 

Neste estudo proponho refletir a premissa de que música e dança ou as formas em que as duas 

se inter-relacionam são modos pelos quais os quilombolas da Comunidade Remanescente de 

Quilombo Jauari, território Erepecuru (PA) utilizam como estratégia de territorialização. Essa 

estratégia se articula como forma de resistência, de organização social e de reafirmação étnica. 

O termo territorialização carrega em si vários significados e situações, capazes de representar 

o universo de possibilidades que a música e a dança acionam na vida social de diferentes 

sociedades, envolvendo diferentes aspectos sociais, seja enquanto praticantes ou apreciadores. 

Se territorializar, pela música e dança, significa uma atividade capaz de se configurar enquanto 

grupo étnico; de acionar identidades; de estabelecer formas de mobilização; de reivindicar um 

território; de promover situações festivas afim de manter, produzir e reproduzir a maneira 

como as tradições podem ser interpretadas; de criar um espaço de performance; enfim, 

territorializar condiz com uma realidade equiparada com a vida social, são modos de estar no 

mundo, construir lugares, e, mais que isso, constituir espaços sociais que se interligam 

proficuamente com a identidade. Para tanto, a análise do ritual do Aiué, por meio de trabalho 

de campo realizado durante períodos nos anos de 2017 a 2023, se mostra um evento 

significativo para compreensão desta reflexão. 

Palavras-chave: Territorialização; Aiué; Quilombos; Música; Dança. 

 

MUSIC AND DANCE AS A WAY OF TERRITORIALIZING ONESELF 

 

Abstract: 

In this study, I propose to reflect on the premise that music and dance, or the ways in which the 

two interrelate, are modes by which the quilombola people of the Jauari Quilombo Remmant 

Community, Erepecuru territory (PA), use as a strategy of territorialization. This strategy is 

articulated as a form of resistance, social organization, and ethnic reaffirmation. The term 

territorialization carries within it several meanings and situations, capable of representing the 

universe of possibilities that music and dance activate in the social life of different societies, 

involving different social aspects, whether as practitioners or appreciators. To territorialize, 

through music and dance, means an activity capable of configuring itself as an ethnic group; of 

activating identities; of establishing forms of mobilization; of claiming a territory; of promoting 

festive situations in order to maintain, produce, and reproduce the way traditions can be 

interpreted; of creating a performance space; In short, territorialization corresponds to a reality 

equated with social life; it encompasses ways of being in the world, constructing places, and, 

more than that, constituting social spaces that fruitfully interconnect with identity. Therefore, 

the analysis of the Aiué ritual, through fieldwork conducted over periods from 2017 to 2023, 

proves to be a significant event for understanding this reflection. 

Keywords: Territorialization: Aiué: Quilombos: Music: Dance. 



 

 

 

Introdução 

 

O objeto de reflexão, ora analisado, consiste no estudo de relações subjacentes às 

práticas relativas ao Aiué1, manifestação em homenagem a São Benedito, que traz música e 

dança em suas cerimônias ritualísticas. Essas práticas foram empiricamente observadas na 

Comunidade Remanescente de Quilombo do Jauari, às margens do Rio Erepecuru, localizada 

no Território Quilombola Erepecuru, no município de Oriximiná2 na região do Baixo Amazonas 

paraense. O território Quilombola Erepecuru possui população de 1.291, sendo 935 

quilombolas, o que representa 72,42%3. O Território Quilombola Erepecuru foi titulado pelo 

Instituo Nacional de Colonização e Reforma Agrária (Incra) e pelo Instituto de Terras do Pará 

(ITERPA) nos anos de 1998 e 2000, respectivamente, totalizando a dimensão de 218.044,2577 

hectares. 

Segundo os relatos dos agentes sociais entrevistados no Jauari, essa comunidade foi 

constituída décadas depois da ocupação e conquista das cachoeiras ainda no período colonial. 

Após a abolição da escravidão em final do século XIX, os quilombolas começaram a descer o 

rio Erepecuru e a ocupa-lo, assim como o rio Cuminá. Isso resultou em fixação de núcleos 

familiares, que mais tarde resultariam em unidades sociais designadas como comunidades 

quilombolas (FARIAS, 2018). 

O Jauari possui esse nome, consequentemente, segundo os próprios quilombolas, por 

conta do lago que próximo a comunidade possui o mesmo nome e/ou por conta da palmeira que 

é bastante comum na área e que também possui esse nome. Atualmente o Jauari é habitado por 

quilombolas que se dispõem nos dois lados do rio Erepecuru no que concerne a área comum de 

moradia da comunidade. No lado esquerdo do rio fica a sede composta por igreja, escola, 

 
1 Para compreensão mais acurada deste texto, convencionei usar o itálico para categorias de autodefinição 

utilizados pelos agentes sociais como, por exemplo, quilombo e quilombola. O itálico também será utilizado para 

práticas, expressões e termos usados pelos quilombolas como Aiué, grupo cultural, Festa Cultural, comunidade. 

Expressões ou frases em outra língua também se utilizarão do itálico. “Comunidade” e “quilombo” no que diz 

respeito aos conceitos analíticos de autores, aparecerão entre aspas. 
2 Sito no oeste do estado, na mesorregião do Baixo Amazonas, situa-se à margem esquerda do rio Trombetas, 

afluente do Amazonas. Com base no Censo Demográfico de 2022 divulgado pelo Instituto Brasileiro de Geografia 

e Estatística - IBGE sua população é de 68.294 habitantes. Disponível em: 

<https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/>. Acessado em: 14 de agosto de 2023. 

A população quilombola em Oriximiná corresponde a um total de 9.424 indivíduos que se autodefinem como 

quilombolas, o que corresponde a 13,80% da população de Oriximiná. 4.830 quilombolas vivem nos territórios 

quilombolas, correspondendo a 85,58%, ainda 814 não quilombolas vivem nos territórios quilombolas, perfazendo 

14,42%. Se atentarmos para os quilombolas em domicílio, 4.830 (51,25%) estão domiciliados nos territórios 

quilombolas e 4.594 (48,75%) estão domiciliados fora dos territórios quilombolas. Disponível em: 

<https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR>. Acessado em 14 de agosto de 2023. 
3 Disponível em: <https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR>. Acessado em: 14 

de agosto de 2023. 

https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/
https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR
https://censo2022.ibge.gov.br/panorama/indicadores.html?localidade=BR


 

 

 

campos de futebol, barracões de festas e reuniões, cozinha coletiva e posto de saúde que não 

funciona. Residem atualmente no Jauari aproximadamente 45 famílias, o que representa um 

total aproximado de 200 quilombolas. Entretanto, esse número é bem maior se levar em 

consideração as famílias que residem na área urbana de Oriximiná e quem mantêm vínculo com 

a unidade social, o número fica em torno de 90 a 100 famílias, o que totaliza em média 400 

quilombolas. 

O termo Aiué, segundo os próprios quilombolas, ao serem indagados, significa festa. 

Algo bastante indicativo diante do que se observa na comunidade Jauari. Segundo Funes (2022) 

ao tratar da ocupação de escravizados no Baixo Amazonas, grande parte dos “negros africanos” 

transportados para essa região foi embarcada na Costa Ocidental da África, sendo predominante 

os procedentes da “região Congo-Angolana, de etnias Bantofônica”. Segundo o autor, essa 

origem atualmente é presente nas “manifestações culturais das comunidades negras, em 

especial naquelas dos rios Curuá e Trombetas, como a corte dos Reis de Congo, o lundum no 

‘Cordão do Marambiré’, também chamado de Aiuê”. Ainda para Funes (2022), “Aiuê” em 

quimbundo, significa festa, e “em termos usais entre os moradores destas comunidades” (2022, 

p. 91). Funes (2022) também cita os “negros” do Erepecuru e Trombetas como praticantes da 

manifestação. 

Evidentemente, Funes refere-se ao Aiuê ou Aiué sem fazer referência mais detalhada ao 

rio Erepecuru, local onde nas margens se situa a comunidade Jauari onde ocorre a prática. Cita 

os rios Curuá, Trombetas e Erepecuru de forma homogênea. É necessário deixar evidente que 

as unidades sociais que estão situadas às margens desses rios possuem práticas diferenciadas, 

como o caso do Aiué em homenagem a São Benedito. 

Ao empreender trabalho de campo nessa comunidade, pude acompanhar nos anos de 

2017 e 2018 a chamada Festa Cultural. É nos meandros desta prática cultural que acontece o 

Aiué de São Benedito. 

No final do primeiro dia dos dois que compõem a Festa Cultural ocorre o Aiué. 

Verificado empiricamente, posso adiantar que se trata de um cortejo seguido de apresentação 

em homenagem ao padroeiro da comunidade. Tal prática envolve, sobretudo, uma profunda 

relação entre a música e a dança. Possui personagens com funções determinadas (Rei do Congo 

e Rainha do Congo, Teolindo e Teolinda, Maria Cabeça de Cuia e Canoeiro, Juíza, Mordomos, 

Mantenedora, Mantenedor e Porta-Bandeiras) e objetos (bandeiras, mastro e a imagem do 

Santo) que articulam a sequência cerimonial sacralizada e intrínseca às práticas, possuindo 



 

 

 

múltiplos significados. Todos esses elementos se mesclam com músicas e danças específicas 

no decorrer das diferentes etapas do evento. 

Segundo as narrativas dos quilombolas entrevistados no Jauari, trata-se de uma prática 

recorrente entre eles desde o momento considerado historicamente como o “período de fugas”. 

Alguns deles defendem que essa prática era realizada em alguns lugares do território, 

notadamente nos castanhais, e que foi sendo sucessivamente transmitida entre eles. Conforme 

me foi relatado o senhor Deunilo foi quem ensinou os versos das músicas do referido ritual4 

para dona Maria Roberta, fundadora da comunidade Jauari, e somente a partir do processo de 

titulação do território é que essa prática, que até então estava paralisada, foi reinventada, 

passando a estar presente todos os anos durante a Festa Cultural e eventos diversos que 

demonstram sua identidade social. Limitei-me, entretanto, a apurar num procedimento de 

survey, ainda no mestrado, alguns relatos que posteriormente foram aprofundados, até mesmo 

porque não se pretendeu realizar essa pesquisa de forma historicista, elencando tão somente 

uma cronologia em tempo linear que focalizasse aspectos do passado. A proposta é 

compreender o que significam esses rituais, suas sequências cerimoniais e respectivas práticas 

no presente, ressaltando o quão relevante se mostram no que concerne a aspectos identitários e 

de afirmação étnica. 

Vários elementos constituem essas práticas, como músicas e danças que ocorrem de 

forma indissociável, porém não aderindo à ideia de que a prática se encerra em aspectos 

restritamente sonoros ou corporais. A compreensão sobre música e dança vai muito além dos 

elementos estruturais destes, embora estes possuam significados imprescindíveis para a 

compreensão antropológica. Penso essa prática enquanto ação social e cultural, como 

“processo” do fazer musical e do fazer corporal, e não enquanto “produto” (OLIVEIRA PINTO, 

2001). Assim, para compreensão desse objeto foi necessário costurar relações com o universo 

em que essa prática está inserida, ou seja, a vida social desses quilombolas. 

 

A música e a dança como um modo de se territorializar 

 

A premissa de que música e dança ou as formas em que as duas se inter-relacionam são 

modos pelos quais os quilombolas utilizam como estratégia de territorialização, bem como 

forma de resistência, de organização social e de reafirmação étnica. O termo territorialização 

carrega em si vários significados e situações, capazes de representar o universo de 

 
4 Ritual está sendo refletido de acordo com as análises de Gennep (2011) e Turner (1974). 



 

 

 

possibilidades que a música e a dança acionam na vida social de diferentes sociedades, 

envolvendo diferentes aspectos sociais, seja enquanto praticantes ou apreciadores. Se 

territorializar, pela música e dança, significa uma atividade capaz de se configurar enquanto 

grupo étnico; de acionar identidades; de estabelecer formas de mobilização; de reivindicar um 

território; de promover situações festivas afim de manter, produzir e reproduzir a maneira como 

as  tradições podem ser interpretadas; como maneira de produzir representação por pertencer 

ao mesmo grupo que faz a música e a dança, ou seja, apenas por apreciar já que compõem 

também como uma forma de se identificar; de criar um espaço de performance; enfim, 

territorializar condiz com uma realidade equiparada com a vida social, são modos de estar no 

mundo, construir lugares, e, mais que isso, constituir espaços sociais que se interligam 

proficuamente com a identidade. 

Cabe conjeturar nas diferentes formas pelas quais os quilombolas se mobilizam por 

meio dessas práticas. É possível observar como um evento como o Aiué pode ser descrito como 

uma reinvenção de saberes no intuito de elencar ações de reinterpretação de ritos e narrativas 

míticas que são tradicionais. Essa reinvenção se promove após um interregno que está dentro 

do processo dinâmico da vida social dos quilombolas, mostrando que não há uma continuidade, 

mas na verdade uma descontinuidade. 

Pensando nas festas e na prática do Aiué em diferentes tempos e espaços, revela-se a 

dinamicidade em que essas questões ocorrem na vida dos quilombolas do Jauari. O que se nota 

nesse contexto é verdadeira situacionalidade das práticas nas quais eles estão envolvidos. Como 

já tenho demostrado as práticas ocorrem em tempos distintos e espaços diversos de acordo com 

a situação de cada momento. E, atualmente, são acionadas pela gestão da memória coletiva dos 

quilombolas. 

O Aiué de São Benedito atualmente realizado pela comunidade Jauari, segundo os 

relatos dos próprios quilombolas, traz paralisações em seu processo de prática. Ao que se 

compreende, antigamente, o Aiué não era uma prática específica da comunidade Jauari, mas 

sim praticada por outros quilombolas daquela região. Contudo, a partir do processo de 

constituição da comunidade Jauari, práticas musicais e dançantes se acentuam entre os 

quilombolas, incluindo o Aiúe. Como prática relativamente efetiva entre os quilombolas do 

Jauari, o Auié foi reinventado por essa unidade social, perpassando por paralisações e 

retomadas, e, desde então, passou a ser considerado como uma prática deste lugar. 

As reinvenções estão implicadas na experiência quilombola de vivenciar, criar e recriar 

coisas. Dona Maria de Nazaré destaca: 



 

 

 

Nós nunca parámos de criar as coisas aqui. Quando já está que todo mundo 

sabe, a gente para e já inventa uma outra coisa. Aí assim vai vivendo. Então, 

isso é bom, porque as nossas crianças estão crescendo, elas estão dentro desse 

jeito de convivência e isso é muito bom (Maria de Nazaré dos Santos Almeida, 

Comunidade Jauari, 17 de janeiro de 2022). 

Essa convivência pode ser compreendida pela cultura que é induzida por meio da 

experiência, como diria Barth (2005). O autor afirma que a “cultura deve ser constantemente 

gerada pelas experiências por meio das quais se dá o aprendizado” (2005, p. 16). 

Esse processo, que aqui passo a denominar de reinvenção de saberes, se faz presente na 

comunidade Jauari como um ato deliberado que funciona estrategicamente, não só através do 

Aiué, mas também em outras práticas, como o caso do Grupo Cultural Encanto do Quilombo. 

Observei que através do Encanto do Quilombo os quilombolas puderam reinventar alguns 

saberes como a construção de instrumentos musicais, o que incidiu na prática de tocar tais 

instrumentos artesanais, promovendo neste sentido a criação do grupo citado que constrói e 

toca instrumentos, bem como compõem e executam suas composições musicais. 

Na comunidade esses saberes estavam paralisados, contudo a partir da articulação do 

líder quilombola Daniel de Souza ao fazer o pedido de uma oficina de construção de 

instrumentos musicais à Fundação Curro Velho5, foi possível retomar e reinventar a prática. O 

pedido do sr. Daniel de Souza foi atendido e foi enviado ao Jauari um profissional para a 

realização da oficina. Vale destacar, que segundo os relatos dos quilombolas em relação a 

oficina, a mesma se direcionou a somente orientar os quilombolas, tendo em vista que eles 

sabiam o que fazer, apenas precisavam de um incentivo para reativar a prática. 

Durante a oficina, os quilombolas por meio do conhecimento sobre o território e os 

recursos naturais selecionaram madeiras, sementes e couros e construíram instrumentos 

musicais. Ao final da oficina estavam com um grupo musical constituído, que desde então se 

apresenta no Jauari e comunidades quilombolas vizinhas, bem como na área urbana de 

Oriximiná e demais municípios, como Belém no Pará e Manaus no Amazonas. 

A intenção da oficina não consistia em criar um grupo musical quilombola, contudo 

aquela atividade de julho de 2010 propiciou aos quilombolas retomar e reinventar práticas que 

estavam paralisadas. Atualmente, o Grupo Cultural Encanto do Quilombo reafirma sua 

identidade étnica através de seus instrumentos e de sua musicalidade. Além disso, utiliza a 

 
5 Fundação Curro Velho oferece oficinas de artes e ofícios. A partir de 2015 a Fundação Curro Velho, Instituto de 

Artes do Pará (IAP) e Fundação Cultural Tancredo Neves (Centur) foram fundidos criando a Fundação Cultural 

do Pará (FCP), através de reforma administrativa. 



 

 

 

composição de músicas autorais dos próprios quilombolas como parte de seu repertório 

musical. 

É importante destacar ainda que vários saberes estão imbricados neste processo do 

Grupo Cultural Encanto do Quilombo como a confecção de instrumentos musicais, a 

musicalidade, a composição musical e as práticas corporais, afinal, a música que o grupo 

agencia promove a dança dos corpos dos músicos ao tocarem os instrumentos, bem como 

daqueles que assistem ao grupo. 

Neste sentido, tanto a prática do Aiué e a prática do Grupo Cultural Encanto do 

Quilombo passam a serem compreendidas como um processo de reinvenção de saberes. Essas 

práticas estão implícitas nas festas que fizeram parte do processo de constituição da comunidade 

Jauari. Cabe citar ainda as Folias que eram realizadas como um modo de situar elementos da 

cultura quilombola naquele espaço social. 

Notoriamente, as Festas Culturais praticadas nos arredores e no Jauari possuem caráter 

dinâmico, obviamente condizente com a dinamicidade da cultura. É possível apresentar um 

panorama daquilo que era feito antes e aquilo que é feito atualmente. Evidentemente, não 

pretendo estabelecer uma linha do tempo ou mesmo uma historiografia da festa. Contudo, 

considero relevante delinear algumas situações que ajudam a compreender como as festas, o 

Aiué e outras práticas se estabeleceram ao longo do tempo, demonstrando que ambos possuem 

participação e interferência significativa no processo de estabelecimento no território, bem 

como de criação das unidades sociais designadas comunidades e da afirmação da identidade 

étnica. 

A reinvenção desses saberes se insere na lógica da cultura quilombola como uma forma 

de afirmação da identidade étnica e de renovação da dinâmica cultural quilombola. A 

reinvenção do Aiué como um pioneirismo entre as comunidades quilombolas de Oriximiná. 

O Aiué se apresenta como identidade e resistência coletiva. O ritual resistiu ao tempo, 

as diferentes classificações que foram associadas a ele e é reinventado como uma possibilidade 

real de garantir reconhecimento identitário e de uso coletivo do território. Sobre isso, o sr. 

Daniel de Souza destaca: 

E nos deu ênfase para a titulação das nossas terras, porque ele é dançado só 

em 89, um ano após a nova Constituição, não que ele existisse a partir de 89, 

ele existia muito tempo antes, mas só que por causa do preconceito, por causa 

da proibição que a igreja fez em 1935, podemos dizer 86 anos atrás que a 

igreja proibiu ele. Veja bem como é resistência e a gente não perder. Então 

isso é uma coisa, quer dizer, os velhos cantavam, deixaram isso na memória 

da minha mãe, a mamãe nasceu nesse ano, aí ela via cantar e ela ia lá: “O que 

é isso?” Através dela, o mais velho que ela, o velho Deunilo que também é 

casado com a nossa tia, casou com a nossa tia, aí ela foi com ele, foi com a 



 

 

 

Benedita Santana que era uma parenta nossa também. E a mamãe começou a 

cantar e a aprender um pouco disso. E aí, veja bem, 86 anos atrás, então é uma 

coisa que não adianta dizer que não é uma resistência, que isso é uma 

resistência muito importante. Que eles proibiam na rua de bater o tambor, eles 

proibiam o preto de bater tambor que isso não era coisa de gente, tudo bem. E 

aí os negros encararam, que a igreja proibiu, a igreja era poderosa da época, 

bem antes disso a igreja tinha escravo até. E aí eles resistiram e pararam, mas 

pararam e aí quando foi em 89, já que vem todos esses direitos constitucionais, 

a gente diz: “Bom, vamos em frente”. E aí a mamãe botou, mas foi a mamãe 

que incentivou nós e a gente levou ele em frente (Daniel de Souza, Oriximiná, 

26 de janeiro de 2022). 

Durante esse período o Aiué se apresenta como algo do tempo presente que nem mesmo 

as paralisações durante o tempo o fizeram desaparecer. Sua trajetória dentro da vida social dos 

quilombolas do Jauari reverbera a própria dinamicidade do movimento quilombola. O Aiué se 

mostrou eficiente para os quilombolas do Erepecuru e estes tornaram-se referência para orientar 

outras mobilizações em outros lugares do país. O pioneirismo desta mobilização rompe os 

espaços sociais de Oriximiná. O sr. Daniel de Souza acrescenta: 

Mas ele foi importante, o Aiué, para esse processo de titulação das terras, eu 

diria não só aqui, mas no Brasil, porque você sabe que aqui foi o primeiro 

título e por causa desse primeiro título a gente foi muito..., os outros estados, 

não digo nem comunidades, o estado, os governos dos estados chamavam a 

gente para fazer esse debate, como titular outras terras, porque aqui era tudo 

um começo. Então eu acho que essa questão do Aiué, ele não foi só importante 

naquele momento, acho que hoje o Aiué é importante, infelizmente ele só 

existe lá ainda, não tem em outras comunidades, não expandiu, está lá, mas 

qualquer lugar que a gente vai ele é muito importante para esse processo 

político hoje, atual, dentro desse contexto dos nossos quilombos no Brasil e 

no município de Oriximiná principalmente (Daniel de Souza, Oriximiná, 26 

de janeiro de 2022). 

Durante o processo de certificação da comunidade enquanto quilombola e posterior 

titulação do território o Aiué teve participação significativa. O sr. Francisco Hugo conta que 

durante o processo surgiram questões referentes as manifestações culturais que ainda eram 

praticadas nas comunidades. O Aiué então é utilizado. Segundo o sr. Francisco Hugo a 

contribuição dessa prática se torna essencial, ele narra: 

O problema foi o seguinte, em 88 houve um problema muito sério com a 

questão do governo, o Governo Federal ele não aceitava essas comunidades, 

não concordava com essa aceitação de dizer que nós erámos quilombolas, 

porque não tinha alguma coisa que identificasse que nós erámos descendente. 

Então nós tínhamos que mostrar para o Brasil que tinha alguma cultura que 

não foi ensinada por professor, mas que a gente aprendeu com nossos 

ancestrais, com nossos antepassados. E eu lembro que, eu lembro benzinho 

que na época em 88 o Padre José, foi aí que ele indicou a Comissão Pró-Índio 

para fazer o estudo antropológico e através desse estudo antropológico foi que 

surgiu a história de ver o que ainda tinha de manifestação cultural das 

comunidades. E a partir daí foi que o Aiué também, porque existe uma 



 

 

 

apresentação de uma dança que algumas palavras tipo, são palavras de, são 

bem dizer assim diferenciadas. Que tinha a ver com o linguajar africano. Então 

foi a partir daí no processo da titulação ele ajudou muito, porque o governo 

começou a ver que nós erámos descendentes de algum povo. E aí foi que 

houve a valorização (Francisco Hugo de Souza, Comunidade Jauari, 17 de 

janeiro de 2022). 

A comprovação sobre a identidade quilombola diante de órgãos de Estado 

certificadores, segundo os quilombolas, funcionou como uma ferramenta garantidora de direito 

em relação a terra e o direito de permanecer vivendo naquele lugar. Dona Nilza Nira também 

narra corroborando com a narrativa do sr. Francisco Hugo ao afirmar que: 

Eu lembro também, Hugo, no último, aquilo foi o que meu Deus, que veio 

uma pessoa do governo, era uma pessoa que representava cada coisa, não 

lembro bem. Que era para fazer aquele cadastro, mas que antes de fazer o 

cadastro a gente tinha que provar na prática se a gente era mesmo descendente 

de quilombola, se era remanescente ou não. E a gente tinha que fazer alguma 

coisa. Aí a gente conseguiu provar exatamente com o Aiué e apresentando os 

nossos produtos da terra. Que a gente tinha a terra, porque a gente era 

quilombola, era parceiro dos índios e que a gente queria aquela terra para 

poder sobreviver. Que a gente precisava dessa quantia para plantar aquilo, que 

a nossa cultura era desenvolver essa dança, como eles já conheciam que os 

índios, eles sempre qualquer coisa eles estavam dançando. Então se índio é 

assim quilombola também só pode ser. Aí exatamente a gente apresentou o 

Aiué que são as danças que a gente mais... Eu me identifico muito. Tem gente 

que diz a tua cor é assim, mas é a minha cor, mas eu sou descendente de 

quilombola pelos dois lados, me orgulho e não tenho vergonha de mostrar a 

minha cultura. A minha cultura é essa, eu gosto muito do Aiué, acho que 

enquanto eu ter vida eu incentivo e incentivo mesmo para não acabar (Nilza 

Nira Melo de Souza, Comunidade Jauari, 17 de janeiro de 2022). 

Evidentemente, junto ao Aiué, outras práticas também se mostraram pertinentes e 

eficazes durante esse procedimento. Naquele momento as práticas rememoradas e praticadas se 

mostravam pertinentes para o processo todo. Segundo dona Maria de Nazaré: 

O Aiué, as músicas que os negros fizeram, compadre Daniel, Rafael, Barulho, 

o finado Notinho, então Carlos Printes. Então tudo isso foi um documentário 

para a nossa demarcação. Através disso a gente conseguiu mais rápido a 

quantidade de terra que a gente queria. Isso foi muito bom (Maria de Nazaré 

dos Santos Almeida, Comunidade Jauari, 17 de janeiro de 2022). 

É importante observar esse processo de realização, paralisação e reinvenção. Sempre 

havia algum motivo que proporcionava retomar para reinventar. Como é possível observar os 

motivos estão articulados com práticas festivas ou de mobilização étnica, como o caso da 

certificação e titulação. Com isso, é perceptível que essas práticas concernentes ao Aiué se 

atrelam a processos de reinvenção de saberes, que estão intimamente relacionados às práticas 

de afirmação da identidade étnica e mobilização social. 

 



 

 

 

Considerações Finais 

 

As práticas rituais que perfazem o Aiué, bem como todo o arcabouço de práticas que estão 

em relação com esse ritual e que são foco desta análise, apontam para uma nova configuração 

social. Deste modo, nota-se que as práticas musicais e de dança, que incluem também o ritual 

do Aiué têm passado por um processo de reinvenção de saberes. Este termo, aludido durante 

este estudo, é conjeturado como uma repetição da tradição, porém agora no âmbito da dinâmica 

que perpassa pela vida social dos quilombolas. 

Este estudo reflete e apresenta resultados que vislumbram novas possibilidades de 

reflexão. Os procedimentos de análise adotados consideraram as relações sociais integradas as 

práticas rituais do Aiué. Esse ritual permeado por música, dança e religiosidade foi refletido de 

modo a não objetificar a música, a dança e a religiosidade como elementos que por si só seriam 

capazes de compreender todo o universo que compõe o ritual. 

Parto do pressuposto de que o ritual do Aiué agrega diversas outras práticas, mesmo que 

não intencionalmente, de modo que os quilombolas passam a articular a historicidade do ritual 

do Aiué, bem como a sua reinvenção com parte do repertório de mobilização étnica. Constata-

se que as estratégias de organização em torno do ritual agregam outros elementos, pois o que 

seria apenas um ritual em homenagem ao Santo Padroeiro, São Benedito, torna-se um 

instrumento de luta e reafirmação da identidade. Sendo assim, o ritual adita amplos festejos, 

músicas, danças, torneios, e tudo isso passa a ser considerado de alguma maneira como formas 

de se identificar etnicamente dentro do grupo e em fronteira com outros grupos. 

 

Referências 

 

BARTH, Fredrik. Etnicidade e o Conceito de Cultura. Tradução: Paulo Gabriel Hilu da Rocha 

Pinto. In: Antropolítica, Niterói, n. 19, pp. 15-30, 2. semestre, 2005.  

 

FARIAS, Marcos Alan Costa. “Grupo Cultural Encanto do Quilombo”: uma etnografia da 

prática musical. Dissertação (Mestrado em Ciências Humanas) – Universidade do Estado do 

Amazonas, Manaus: UEA, 2018. 

 

FUNES, Eurípedes Antônio. Nasci nas matas, nunca tive senhor: história e memória dos 

mocambos do baixo Amazonas. Editora Plebeu Gabinete de Leitura, 2022. 

 

GENNEP, Arnold van. Os Ritos de Passagem. Petrópolis, Vozes: 2011. 

 

OLIVEIRA PINTO, Tiago. Som e música. Questões de uma Antropologia Sonora. In: Revista 

de Antropologia, São Paulo, USP, v. 44 n. 1., pp. 221-286, 2001. 



 

 

 

 

TURNER, Victor. O Processo Ritual Estrutura e Anti Estrutura. São Paulo: Vozes, 1974. 

 


